
179

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

*	 Ponencia presentada al VII Congreso del International Consortium for Law and Religion 
Studies (ICLARS) en la Universidad de Notre Dame (Indiana, EE.UU.), del 21 al 23 de 
octubre de 2024.

**	 Asesor jurisdiccional del Tribunal Constitucional del Perú. Profesor de Derecho Constitucio-
nal en la Pontificia Universidad Católica del Perú. Código ORCID: 0009-0002-5658-1708. 
Correo electrónico: odiaz@tc.gob.pe

Revista Peruana de Derecho Constitucional, N.º 18, 2024, julio-diciembre, pp. 179-196.

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos: 
¿son aceptables los símbolos religiosos 

en el espacio público?*
The crucifix and the Bible in Peruvian courtrooms:  

are religious symbols acceptable in the public sphere?

Óscar Díaz Muñoz*

Resumen
Este trabajo analiza la sentencia del Tribunal Constitucional del Perú que 

desestimó un pedido de retirar el crucifijo y la Biblia de las salas de audiencia de 
los juzgados y tribunales del Poder Judicial. El autor divide su análisis a partir de 
una clasificación de los argumentos contenidos en dicha sentencia, como el papel 
de la tradición histórico-cultural y el carácter no coercitivo de dichos símbolos 
religiosos en el contexto del caso, para concluir que, con las características apun-
tadas en el fallo, su presencia en el espacio público es compatible con el respeto 
del derecho fundamental de libertad religiosa y la neutralidad religiosa del Estado. 
En su análisis, el autor también se refiere a casos resueltos por otras cortes, como 
el Tribunal Europeo de Derechos Humanos y el Tribunal Constitucional español. 



180

Óscar Díaz Muñoz

Palabras clave
libertad religiosa, Símbolos religiosos, Neutralidad religiosa del Estado, 

Tribunal Constitucional del Perú.

Abstract 
This paper examines the ruling of the Constitutional Court of Peru that 

rejected a request to remove the crucifix and the Bible from courtrooms. The 
author structures the analysis around a classification of the arguments set out 
in the decision, including the role of historical-cultural tradition and the non-
coercive nature of these religious symbols in the context of the case. He concludes 
that, under the conditions specified in the ruling, their presence in the public 
sphere is compatible with both the fundamental right to religious freedom and 
the principle of state religious neutrality. The paper also considers relevant case 
law from other courts, such as the European Court of Human Rights and the 
Constitutional Court of Spain.

Keywords
religious freedom, religious symbols, state religious neutrality; Constitu-

tional Court of Peru.

Sumario

I. INTRODUCCIÓN. II. ANTECEDENTES DEL CASO. III. LA LAICIDAD NO ES DES-
TIERRO DE LOS SÍMBOLOS RELIGIOSOS DEL ESPACIO PÚBLICO. IV. SÍMBOLOS 
TRADICIONALMENTE PRESENTES EN UN ÁMBITO PÚBLICO. V. SÍMBOLOS PASI-
VOS, NO PROSELITISTAS O COERCITIVOS. VI. SÍMBOLOS CON DIVERSOS SIGNIFI-
CADOS. VII. LA EXCLUSIÓN DEL ARGUMENTO SUBJETIVO. VIII. NO ES INCONS-
TITUCIONAL LA PRESENCIA DE ESTOS SÍMBOLOS RELIGIOSOS, PERO EL PODER 
JUDICIAL PUEDE DECIDIR RETIRARLOS. IX. CONSIDERACIONES FINALES. 

1.	 INTRODUCCIÓN 

La presencia de símbolos religiosos, como el crucifijo, en la esfera pública 
ha suscitado controversias judiciales en varios países. Podemos mencionar como 
ejemplos la sentencia del Tribunal Constitucional Federal alemán de 1995, con-
traria a los crucifijos en las escuelas públicas de Baviera1; o la decisión de la Gran 
Sala del Tribunal Europeo de Derechos Humanos (TEDH), del 18 de marzo de 
2011, en el caso Lautsi y otros contra Italia (en adelante, Lautsi II2), a favor de la 

1	 BVerfG, 1 BvR 1087/91, 16 de mayo de 1995.
2	 Llamamos Lautsi II a esta decisión para distinguirla de una sentencia previa en este caso 

emitida el 3 noviembre de 2009 (Lautsi I), en el que la Sala del TEDH consideró que la 



181

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

permanencia del crucifijo en el aula de la escuela pública3. Favorable también a 
la presencia del crucifijo en ese ámbito (concretamente en jardines de infancia), 
fue la sentencia del Tribunal Constitucional de Austria del 9 de marzo de 20114. 

También en 2011 puede citarse la sentencia de la Corte de Casación italiana, 
en la que un juez no vio acogido su pedido del retiro de los crucifijos de todas las 
salas de vistas de los juzgados de Italia5. 

Más recientemente, puede mencionarse el caso American Legion vs. Ame-
rican Humanist Association de 2019, en el que la Corte Suprema de los Estados 
Unidos sentenció que no violaba la Primera Enmienda de su Constitución6 el mo-
numento en un lugar público de una gran cruz conmemorativa de los que perdieron 
la vida en la Primera Guerra Mundial7. 

El Tribunal Constitucional del Perú (TC) no ha sido ajeno a esta controversia. 
Así, en la sentencia recaída en el expediente 06111-2009-PA/TC del 7 de marzo 
de 2011 —once días antes la referida decisión Lautsi II del TEDH—, desestimó 
la demanda de amparo en la que se pedía el retiro del crucifijo y la Biblia de las 
salas de audiencia de los juzgados y tribunales del Poder Judicial. Esta decisión 
es objeto de análisis del presente trabajo. 

II.	 ANTECEDENTES DEL CASO

El recurrente interpuso demanda de amparo contra el presidente de la Corte 
Suprema de Justicia de la República, en su condición de máximo representante del 
Poder Judicial. Su demanda, en lo que aquí interesa, estaba dirigida a que se ordene 
el retiro de la Biblia y del crucifijo en todas las salas de audiencia de los juzgados 

presencia del crucifijo en el aula de la escuela pública italiana violaba la libertad religiosa y 
el derecho de los padres a que la educación que sus hijos reciban del Estado sea conforme 
con sus convicciones religiosas y filosóficas. Esta resolución fue revocada en apelación por 
la Gran Sala del TEDH con la sentencia a la que nos referimos como Lautsi II. 

3	 Lautsi and others v. Italy, 18 de marzo de 2011.
4	 Verfassungsgerichtshof G 287/09-25, 9 de marzo de 2011.
5	 Corte di Cassazione, Sez. unite civili sentenza n.o 5924, 14 de marzo de 2011.
6	 Primera Enmienda de la Constitución de los Estados Unidos: «El Congreso no aprobará nin-

guna ley que se aboque al establecimiento de religión alguna, o que prohíba el libre ejercicio 
de la misma; o que coarte la libertad de expresión o de prensa; o el derecho del pueblo a 
reunirse pacíficamente y a solicitar del Gobierno la reparación de agravios».

7	 American Legion et al. v. American Humanist Assn. et al., 588 U.S. (2019), 20 de junio de 
2019.



182

Óscar Díaz Muñoz

y tribunales a nivel nacional. Alegó vulnerados su derecho a no ser discriminado 
por razón de religión y la laicidad del Estado8.

El demandante sostuvo que la exhibición del crucifijo y la Biblia en los 
despachos y tribunales judiciales no corresponde a un Estado laico donde existe 
libertad religiosa. A su juicio, la exposición de estos símbolos representa un hecho 
discriminatorio respecto a los ciudadanos que no profesan la religión católica. 

Para el recurrente, los símbolos patrios (como la bandera, el escudo, el himno) 
representan a todos los peruanos por igual, siendo síntesis de una serie de valores 
respetados por todos. Por el contrario, los signos religiosos, de cualquier confesión 
que fueren, siempre representarán a una parte de las personas, excluyendo a otras. 

Manifiesta que su mente asocia los símbolos religiosos de los tribunales 
peruanos con la Inquisición y lo que sufrió cuando fue detenido, torturado, pro-
cesado y sentenciado por el delito de traición a la patria y terrorismo, del que fue 
finalmente absuelto9.

III.	 LA LAICIDAD NO ES DESTIERRO DE LOS SÍMBOLOS RELI-
GIOSOS DEL ESPACIO PÚBLICO

Antes de pronunciarse sobre el asunto controvertido, el TC expone el con-
tenido constitucional de la laicidad del Estado, que se muestra comprometida en 
el presente caso.

Sobre el principio de laicidad (previsto en el artículo 50 de la Constitu-
ción10), el TC dice que el Estado es aconfesional, esto es, que al tiempo que «se 
proclama y garantiza la libertad religiosa, no se asume postura a favor de ningu-

8	 Cfr. STC 06111-2009-PA/TC, Antecedentes. La demanda de amparo también pedía que se 
prohíba preguntar sobre la religión que profesa el compareciente en los procesos judiciales. 
El TC declaró fundado este pedido, y lo extendió a la comparecencia ante cualquier auto-
ridad o funcionario, salvo que la pregunta resulte pertinente para los fines del proceso (cfr. 
STC 06111-2009-PA/TC, fundamentos 62 a 67). El análisis de esta parte de la sentencia 
escapa a los objetivos de este trabajo, que se centra en la presencia de símbolos religiosos 
en el espacio público. 

9	 Cfr. STC 06111-2009-PA/TC, Antecedentes. 
10	 Artículo 50 de la Constitución Política del Perú: 
	 «Dentro de un régimen de independencia y autonomía, el Estado reconoce a la Iglesia 

Católica como elemento importante en la formación histórica, cultural y moral del Perú, y 
le presta su colaboración.

	 El Estado respeta otras confesiones y puede establecer formas de colaboración con ellas».



183

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

na confesión en particular»11. Desde esta perspectiva, «el Estado se autodefine 
como laico o ente radicalmente incompetente ante la fe y la práctica religiosa, 
no correspondiéndole ni coaccionar ni siquiera concurrir, como un sujeto más, 
con la fe religiosa de los ciudadanos»12.

Sin embargo, el TC precisa que «el hecho de que exista una neutralidad 
del Estado en materia religiosa no significa que los poderes públicos hayan de 
desarrollar una especie de persecución del fenómeno religioso o de cualquier 
manifestación de tipo religiosa. La laicidad es incompatible con un Estado que se 
considere defensor o protector de una determinada confesión, pero también lo es 
con un Estado que promueva el ateísmo o el agnosticismo o el destierro del ámbito 
público de toda expresión de origen religioso»13.

Esta idea de aconfesionalidad que muestra el TC peruano puede calificarse 
de laicidad positiva, como le ha llamado el Tribunal Constitucional español14 y, 
según Ferrer Ortiz, «resulta fundamental para marcar diferencias con el laicismo o 
laicidad negativa, caracterizado por una actitud de beligerancia u hostilidad hacia 
lo religioso o, cuando menos, por una visión que trata de confinar la religión al 
santuario de la conciencia y no reconoce o minimiza su dimensión pública» (2014, 
p. 132). Como señaló en la Corte Suprema de los Estados Unidos el juez Kennedy 
(ponente) en el caso Salazar vs. Buono (2010), «el objetivo de evitar el respaldo 
estatal a la religión no implica la supresión de todos los símbolos religiosos del 
espacio público. […] La Constitución no impone al Estado la obligación de evitar 
todo reconocimiento en el ámbito público del papel de la religión en la sociedad»15.

IV.	 SÍMBOLOS TRADICIONALMENTE PRESENTES EN UN ÁM-
BITO PÚBLICO

Luego de dejar establecido el contenido constitucional de la aconfesionalidad 
o laicidad del Estado, el TC entra a pronunciarse sobre el pedido del retiro del 
crucifijo y la Biblia en las salas de audiencia de los juzgados y tribunales. 

11	 STC 06111-2009-PA/TC, fundamento 24.
12	 Ibidem, fundamento 25. 
13	 Ibidem, fundamento 49.
14	 Cfr. sentencias del Tribunal Constitucional español 154/2002, de 18 de julio, fundamento 

jurídico 6; 101/2004, de 2 de junio, fundamento jurídico 3.
15	 «The goal of avoiding governmental endorsement does not require eradication of all religious 

symbols in the public realm. […] The Constitution does not oblige government to avoid any 
public acknowledgment of religion’s role in society» (Salazar v. Buono, 559 U.S. 700 [2010], 
28 de abril de 2010).



184

Óscar Díaz Muñoz

A tal efecto, en primer lugar, recuerda lo dispuesto en el artículo 50 de la 
Constitución, que junto con definir la laicidad del Estado16, señala que éste reco-
noce «a la Iglesia Católica como elemento importante en la formación histórica, 
cultural y moral del Perú»17. Por tal motivo, el TC indica que la laicidad del Estado 
no es incompatible con el reconocimiento del papel histórico, social o cultural 
desempeñado por una confesión religiosa en favor de la institucionalización y 
desarrollo de la sociedad política18. 

Desde esta perspectiva, el TC pone diversos ejemplos de la presencia de 
elementos religiosos en el ámbito público peruano. Así, recuerda que el crucifijo y 
la Biblia están presentes en la juramentación de las autoridades estatales al tomar 
posesión de sus cargos, como ocurre con el Presidente de la República, los minis-
tros de Estado, parlamentarios, etc. También la cruz puede verse en los escudos 
de armas de algunas ciudades19. Igualmente hace referencia al recorrido por las 
calles de las tradicionales procesiones, como la del Señor de los Milagros (que 
representa a Jesucristo crucificado)20. Asimismo, menciona que la ley contempla 
varios días feriados de origen religioso católico, en que los trabajadores tienen 
derecho a descanso remunerado21. 

Para el TC, estos ejemplos muestran que «la presencia de símbolos religio-
sos como el crucifijo o la Biblia que se encuentran histórica y tradicionalmente 
presentes en un ámbito público, como en los despachos y tribunales del Poder 
Judicial, no afectan los derechos invocados por el recurrente ni el principio de 
laicidad del Estado, en tanto que la presencia de esos símbolos responde a una 
tradición históricamente arraigada en la sociedad, que se explica por ser la Iglesia 
católica un elemento importante en la formación histórica, cultural y moral del 
Perú, conforme lo reconoce la Constitución»22.

A partir de esto, en opinión del TC, «ni la libertad religiosa ni la laicidad del 
Estado pueden entenderse afectadas cuando se respetan expresiones que, aunque en 

16	 Cfr. STC 06111-2009-PA/TC, fundamento 36.
17	 Ibidem, fundamento 35.
18	 Cfr. ibidem, fundamento 36.
19	 Cfr. ibidem, fundamento 41.
20	 Cfr. ibidem, fundamento 40.
21	 Cfr. ibidem, fundamento 39. Los feriados que esta sentencia enumera son: Jueves Santo y 

Viernes Santo (movibles), San Pedro y San Pablo (29 de junio), Santa Rosa de Lima (30 
de agosto), Todos los Santos (1 de noviembre), Inmaculada Concepción (8 de diciembre) y 
Navidad del Señor (25 de diciembre).

22	 STC 06111-2009-PA/TC, fundamento 43.



185

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

su origen religiosas, forman parte ya de las tradiciones sociales de un país»23. Cita 
al respecto como ejemplo el caso Marsh vs. Chambers en el que la Corte Suprema 
de los Estados Unidos resolvió, en 1983, que no iba contra la Primera Enmienda 
de la Constitución que en la apertura de las sesiones parlamentarias se diga una 
oración pública por un capellán remunerado con fondos públicos, pues, según dijo 
la Corte Suprema, «a la luz de una historia sin ambigüedades y sin interrupción de 
más de 200 años, no cabe duda de que la práctica de abrir las sesiones legislativas 
con la oración se ha convertido en parte de nuestro entramado social»24. 

Como escribe Palomino Lozano, la presencia de un crucifijo en la sala de 
vistas no resultaría un daño a la neutralidad «si el signo religioso está presente por 
motivos de tradición o arte o, en cualquier caso, si no resulta distorsionante de la 
función de juzgar y hacer ejecutar lo juzgado» (2014, p. 196). En similar sentido, 
Martínez-Torrón señala que la tradición cumple aquí un papel no desdeñable, y sin 
duda colocar ex novo un símbolo religioso no es lo mismo que dejarlo en el lugar 
donde ha estado durante siglos; en un contexto en que las tradiciones religiosas 
han influido notablemente en la conformación de la esfera pública (2014, p. 118).

Por ello, objetar la presencia de un símbolo religioso en el espacio público 
implica no solo plantearse el problema de la aconfesionalidad del Estado, sino una 
serie de cuestiones relacionadas que no pueden soslayarse al abordar esta contro-
versia, indudablemente compleja. Ferrer Ortiz identifica estos problemas conexos: 

Me parece que cuando se cuestiona la presencia de un símbolo en un espacio 
público, sea una sala o un despacho judicial, un aula escolar, un salón de plenos de 
una municipalidad, etc., previamente hay que formularse y tratar de dar respuesta 
a varias cuestiones. No basta preguntarse: ¿qué significa dicho símbolo? y ¿qué 
implica la aconfesionalidad o laicidad del Estado?, sino también: ¿desde cuándo 
está ahí? y ¿por qué? Asimismo es preciso responder a otros interrogantes: ¿quié-
nes piden la retirada del crucifijo?, ¿con qué legitimidad?, ¿qué consecuencias 
produciría en otras personas la retirada del crucifijo?, ¿quiénes están legitimados 
para decidir sobre él?, etc. (2014, p. 121)

Desde esta perspectiva, no sería lo mismo un símbolo religioso colocado 
ex novo (como dice Martínez-Torrón) en un espacio público, en el contexto de 

23	 Ibidem, fundamento 48. Para Rey Martínez —que discrepa de lo decidido en esta senten-
cia— este argumento, que él llama «de la tradición histórico/cultural», es el que considera 
más sólido si se trata de defender la permanencia de los símbolos religiosos en los espacios 
públicos (2011, p. 33). 

24	 STC 06111-2009-PA/TC, fundamento 48.



186

Óscar Díaz Muñoz

un Estado aconfesional25, que si este se encuentra tradicional e históricamente en 
ese lugar26. 

V.	 SÍMBOLOS PASIVOS, NO PROSELITISTAS O COERCITIVOS

El TEDH, desde el caso Kjeldsen, Busk Madsen y Pedersen vs. Dinamarca, 
de 1976, relativo al derecho de los padres a que sus hijos reciban la educación 
religiosa y moral de acuerdo con sus convicciones27, dejó establecido que, en la 
determinación de los planes de estudio, el Estado cuenta con un margen de apre-
ciación basado en razones de oportunidad o conveniencia, con la limitación de 
no perseguir un fin de adoctrinamiento que pueda ser considerado contrario a las 
convicciones religiosas y filosóficas de los progenitores, ya que la información 
o los conocimientos incluidos en el currículo deben ser transmitidos de manera 
objetiva, crítica y pluralista28.

También, encontramos que el TEDH califica a los símbolos religiosos por 
la posible fuerza o intensidad de su influencia. Así, en el caso Dahlab vs. Suiza, 
de 2001, consideró como un signo exterior fuerte («powerful external symbol») el 
uso del velo islámico por parte de una profesora que impartía clases a niños entre 

25	 El Perú es un Estado aconfesional desde la Constitución de 1979 (artículo 86) y continúa 
siéndolo con su actual Constitución de 1993 (artículo 50). Sobre el Estado peruano como 
confesional y su paso a Estado aconfesional, puede consultarse: Díaz Muñoz (2015, pp. 280-
284) y (2019, p. 218). 

26	 La importancia de la tradición e historia en esta clase de controversias, podemos verla también 
en la sentencia del Tribunal Constitucional español al resolver un recurso de amparo donde se 
reclamaba que los estatutos del Colegio de Abogados de Sevilla designaran como patrona a la 
«Santísima Virgen María, en el Misterio de su Concepción Inmaculada», alegándose la vulnera-
ción de la aconfesionalidad del Estado y la libertad religiosa. El Tribunal Constitucional rechazó 
la demanda ya que tal patronazgo respondía a una «tradición secular» en dicha corporación que, 
por tanto, no menoscaba su aconfesionalidad, pues «cuando una tradición religiosa se encuentra 
integrada en el conjunto del tejido social de un determinado colectivo, no cabe sostener que a 
través de ella los poderes públicos pretendan transmitir un respaldo o adherencia a postulados 
religiosos» (Sentencia 34/2011, de 28 de marzo, fundamento jurídico 4).

27	 Derecho reconocido en el artículo 2 del Protocolo n.° 1 al Convenio Europeo de Derechos 
Humanos: «[…] El Estado, en el ejercicio de las funciones que asuma en el campo de la 
educación y de la enseñanza, respetará el derecho de los padres a asegurar esta educación y 
esta enseñanza conforme a sus convicciones religiosas y filosóficas».

28	 Kjeldsen, Busk Madsen and Pedersen v. Denmark, 7 diciembre de 1976, n.° 53. Otras 
decisiones del TEDH que pueden consultarse al respecto son: Jiménez and Jiménez Me-
rino v. Spain, 25 de mayo de 2000, Decisión de inadmisibilidad (Solicitud n.° 51188/99); 
Folgerø and Others v. Norway, 29 de junio de 2007; Hasan and Eylem Zengin v. Turkey, 
9 de octubre de 2007.



187

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

cuatro y ocho años. En este caso, al no poder negarse rotundamente que el uso del 
velo pueda tener algún efecto proselitista sobre los alumnos, el TEDH concluyó 
que era razonable, proporcional y entraba dentro del margen de apreciación del 
Estado, que las autoridades de Ginebra le hayan prohibido usar el velo mientras 
ejercía su labor docente29. 

A partir de estos criterios, el TEDH, en la sentencia Lautsi II consideró que 
un crucifijo colgado en una pared del aula escolar no es un signo exterior fuerte, 
sino un símbolo esencialmente pasivo («essentially passive symbol»), al que no 
se le puede atribuir una influencia en los alumnos comparable al de un discurso 
didáctico o la participación en actividades religiosas30.

Con similar perspectiva, el TC peruano considera al crucifijo o la Biblia 
en los juzgados y tribunales como símbolos meramente pasivos o estáticos, no 
fuertes, presentes en el Poder Judicial por una tradición arraigada en el Perú y no 
con una intención proselitista o de adoctrinamiento religioso. Asimismo, que de 
su mera presencia no se deriva coerción alguna que afecte la libertad religiosa de 
las personas. Dice el TC al respecto: 

La sola presencia de un crucifijo o una Biblia en un despacho o tribunal 
del Poder Judicial no fuerza a nadie a actuar en contra de sus convicciones. 
En efecto, no puede sostenerse que de la presencia de tales símbolos se 
derive alguna obligación para el recurrente (de adoración o veneración, por 
ejemplo), cuyo cumplimiento afecte su conciencia y podría dar lugar a que 
plantee una objeción de conciencia […]. Tal supuesto de coacción, eviden-
temente objetivo, sí tendría suficiente fundamento como para ser calificado 
de inconstitucional por lesivo de la libertad religiosa, lo que sin embargo 
y como reiteramos, no sucede ni se configura por el solo hecho de exhibir 
o colocar crucifijos siguiendo una tradición arraigada a nuestra historia y a 
nuestras costumbres31.

Debe destacarse que el carácter pasivo, no proselitista ni coercitivo, del cru-
cifijo colgado en la pared de las aulas escolares públicas fue muy importante para 
que el TEDH, en el caso Lautsi II, desestimara el pedido del retiro de este símbolo, 
dejando a la competencia del Estado la decisión de mantenerlo o no en ese lugar. 

29	 Dahlab v. Switzerland, 15 de febrero de 2001, The Law n.° 1. 
30	 Lautsi and others v. Italy, 18 de marzo de 2011, n.° 72.
31	 STC 06111-2009-PA/TC, fundamento 45.



188

Óscar Díaz Muñoz

En efecto, el Estado italiano alegaba que la presencia del crucifijo en las aulas 
era fruto de la evolución histórica del país, lo que le otorgaba una connotación no 
solamente cultural sino también identitaria, constituyendo ahora una tradición que 
el Estado consideraba importante perpetuar. Añadía que su presencia en las aulas 
escolares se justificaba en que, más allá de su significado religioso, el crucifijo 
simboliza los principios y valores que forman la base de la democracia y de la 
civilización occidental32.

Al respecto, el TEDH consideró que la decisión de perpetuar o no una tra-
dición con la presencia del crucifijo en las aulas de los colegios públicos, cae, en 
principio, dentro del margen de apreciación del Estado demandado, con la condición 
de no incurrir en alguna forma de adoctrinamiento, que el TEDH concluyó que no 
se daba en el presente caso, pues el crucifijo colgado en una pared es un símbolo 
esencialmente pasivo, no proselitista33.

Como explica a este propósito Martínez-Torrón, «si no hay coerción o 
adoctrinamiento, no es a los tribunales —y menos aún al TEDH— a quienes 
corresponde decidir acerca de la presencia de símbolos religiosos en el espacio 
público. En un sistema democrático, la decisión acerca de la presencia de símbolos 
forma parte de las políticas públicas, y es por tanto competencia de otros poderes 
del Estado» (2014, p. 118).

VI.	 SÍMBOLOS CON DIVERSOS SIGNIFICADOS 

El TC destaca los distintos significados que pueden tener los símbolos 
religiosos como el crucifijo y la Biblia en los espacios públicos. Así, señala que 
«si bien en un templo el crucifijo tiene un significado religioso, en un escenario 
público (como en los despachos y tribunales del Poder Judicial) tiene un valor 
cultural, ligado a la historia de un país, a su cultura o tradiciones»34. En razón de 
esta pluralidad de significados, el TC concluye que cuando el Estado mantiene tales 
signos en un espacio público «no significa que abandone su condición de Estado 
laico para volverse un Estado confesional protector de la religión católica»35.

En lo que respecta a la presencia de la Biblia en los juzgados y tribunales, 
para el TC, «de manera similar a lo que acontece con los crucifijos, el caso de la 
Biblia requiere ser enfocado no sólo en función del simbolismo religioso, sino 

32	 Cfr. Lautsi and others v. Italy, 18 de marzo de 2011, n.° 67.
33	 Cfr. ibidem, nn. 68 a 77. 
34	 Ibidem, fundamento 44.
35	 Ibidem.



189

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

también a la luz de lo que representa su presencia en el devenir histórico de la 
administración de Justicia. En efecto, sabido es que la presencia de Biblias en 
los estrados judiciales obedece a su recurrente utilización […] al momento de 
realizar el juramento o el compromiso de decir la verdad. Tal perspectiva per-
mite considerar que, más allá de su indudable vinculación con la religiosidad, 
la Biblia representa en el desarrollo histórico de la Justicia el esfuerzo de los 
seres humanos por acercarse a la verdad como valor preciado en el que aquella 
se sustenta»36. En tal contexto, continúa diciendo el intérprete supremo de la 
Constitución, «queda claro que la Biblia puede no ser utilizada por todos como 
un instrumento de compromiso religioso, sino como una forma de identifica-
ción en torno a ciertos valores de trascendencia o aceptación general. En tales 
circunstancias, no puede considerarse su presencia como lesiva de ningún tipo 
de libertad a menos que […] se obligara a quienes participan de las actuaciones 
judiciales (sea como jueces, sea como justiciables) a adoptar cánones de sujeción 
o vinculación en el orden estrictamente religioso»37.

Es por todo esto que el TC concluye que «la influencia de la Iglesia católica 
en la formación histórica, cultural y moral del Perú se manifiesta en elementos 
presentes históricamente en diversos ámbitos públicos, pudiendo afirmarse que, 
más allá del carácter religioso de su origen, dichos elementos revisten actualmente 
un carácter histórico y cultural»38.

Para el TC, entonces, el crucifijo y la Biblia tienen un origen y significados 
religiosos, pero, junto con ello, por su presencia secular en el espacio público, 
han devenido también en símbolos culturales, por lo que su ubicación en espacios 
como los del Poder Judicial no afecta la aconfesionalidad del Estado. Esto ha sido 
advertido también por el Tribunal Constitucional español en los siguientes términos: 

[…] debemos tomar en consideración no tanto el origen del signo o símbolo 
como su percepción en el tiempo presente, pues en una sociedad en la que 
se ha producido un evidente proceso de secularización es indudable que 
muchos símbolos religiosos han pasado a ser, según el contexto concreto 
del caso, predominantemente culturales aunque esto no excluya que para 
los creyentes siga operando su significado religioso. En este sentido, en 
la STC 19/1985, de 13 de febrero (FJ 4), señalamos que la circunstancia de 

36	 STC 06111-2009-PA/TC, fundamento 52.
37	 Ibidem, fundamento 53.
38	 Ibidem, fundamento 37. 



190

Óscar Díaz Muñoz

que «el descanso semanal corresponda en España, como en los pueblos de 
civilización cristiana, al domingo, obedece a que tal día es el que por man-
dato religioso y por tradición se ha acogido en estos pueblos; esto no puede 
llevar a la creencia de que se trata del mantenimiento de una institución con 
origen causal único religioso, pues, aunque la cuestión se haya debatido y 
se haya destacado el origen o la motivación religiosa del descanso semanal, 
recayente en un período que comprenda el domingo, es inequívoco … que 
el descanso semanal es una institución secular y laboral, que si comprende 
el ‘domingo’ como regla general de descanso semanal es porque este día de 
la semana es el consagrado por la tradición» (énfasis añadido)39. 

Estamos, pues, ante símbolos que pueden tener diversos significados, sin que 
exista uno que sea objetivamente válido para todos. Como afirma Borowski, «no 
existe ninguna convención fija y clara con respecto al significado de por ejemplo 
un crucifijo en una escuela pública obligatoria. Existe más bien toda una gama de 
diferentes significados […]. Algunos considerarían el crucifijo en el aula efecti-
vamente como mero objeto de arte sin significado más profundo o como símbolo 
de la historia del Occidente y las bases seculares como estado constitucional de-
mocrático. Otros le atribuirán un significado religioso que nuevamente se puede 
variar sin graduación dentro de un amplio espectro: desde un significado más bien 
pasivo e inocente hasta un significado agresivo y misionero» (2012, p. 31).

Empero, según advierte Ferrer Ortiz, «pretender encontrar un significado que 
sea decisivo o determinante para resolver la controversia de su retirada o de su 
mantenimiento, equivale a suponer que al final existe de hecho un único significado 
que se impone a todos los demás. Sin embargo, […] resulta aún más inapropiado 
sostener que el significado relevante, que debe prevalecer, es el que le atribuye 
la persona que se confronta con el símbolo religioso y pide su retirada» (2014, p. 
121). Como también apunta Meléndez Valdés Navas, «partiendo del concepto que 
hemos manejado de símbolo religioso en el que la determinación/interpretación 
de su significado se produce por el consenso colectivo y no por la determinación 
individual, intentar primar la valoración/criterio individual/minoritario sería vaciar 
de contenido el sentido de los símbolos que siempre es social. En este sentido la 
consideración y el tratamiento jurídico que se realiza de los símbolos religiosos 
desde la apreciación de la libertad religiosa negativa pone en juego y prioriza en 
algunos de los supuestos en que se ha considerado, una valoración/interpretación 

39	 Sentencia del Tribunal Constitucional de España 34/2011, de 28 de marzo, fundamento 
jurídico 4.



191

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

del símbolo subjetiva e individual y no social/colectiva, que es la que perfecciona 
y dota de significado y sentido al símbolo» (2010, p. 30).

VII.	 LA EXCLUSIÓN DEL ARGUMENTO SUBJETIVO

El TC se pregunta si la mera presencia del crucifijo o la Biblia tienen la 
capacidad de perturbar a un no creyente al punto de afectar su libertad religiosa. 
A juicio del TC, si el impacto de la sola presencia silenciosa de un objeto en 
un espacio público representase un trastorno de tal entidad, habría igualmente 
que prohibir la exposición de símbolos religiosos en las calles, como las cruces 
en la cima de los templos o el recorrido por lugares públicos de la procesión 
del Señor de los Milagros, ya que su presencia podría resultar emocionalmente 
perturbadora para los no creyentes40. Con este mismo razonamiento, en nom-
bre de una supuesta laicidad, el Estado tendría que «suprimir del calendario de 
feriados no laborables fechas de origen religioso católico como la Navidad o el 
Jueves o el Viernes Santo, con el argumento de que de lo contrario se ofende a 
los miembros de religiones no católicas, agnósticos o ateos, que pueden verse 
emocionalmente afectados por la  sola presencia de símbolos religiosos católicos 
en lugares públicos o porque dichos feriados están marcados por una celebración 
o, en su caso, conmemoración ligada a la religión católica»41.

En opinión del TC, si se entendiera que la sola presencia de un símbolo 
religioso en un espacio público es capaz de perturbar en tal grado la libertad 
religiosa que haría necesario su retiro, se «estaría ‘protegiendo’ en realidad 
‘emociones’ de orden meramente subjetivo, antes que derechos fundamentales 
como la libertad religiosa»42. 

En esta línea de exclusión del argumento subjetivo, el TC pone en cuestión 
la posición del recurrente cuando afirma que la bandera, el escudo o el himno 
nacional son una síntesis de una serie de valores «respetados por todos», mientras 
que no ocurre lo mismo con los símbolos religiosos de cualquier confesión, pues 
siempre representarán a una parte de las personas, excluyendo a otras. Para el TC, 
esta opinión no toma en cuenta que existen personas que pueden también sentirse 
afectadas en sus conciencias por la presencia en lugares públicos de símbolos como 
la bandera nacional o el escudo, al considerarlos idolátricos, por lo que, con el 

40	 Cfr. STC 06111-2009-PA/TC, fundamento 50.
41	 Ibidem.
42	 Ibidem.



192

Óscar Díaz Muñoz

mismo argumento del recurrente, podrían pedir igualmente que se retiren dichos 
símbolos de los espacios públicos43.  

Al respecto, el TC cita casos de objeciones de conciencia a expresiones cí-
vicas, recurriendo a la jurisprudencia de la Corte Suprema de los Estados Unidos 
con los llamados flag salute cases, surgidos en los años cuarenta del siglo pasado, 
por la negativa de algunos alumnos de escuelas estatales, pertenecientes a los 
Testigos de Jehová, a participar en la ceremonia cotidiana de saludo a la bandera 
nacional por considerarla idolátrica44. 

Puede apreciarse, entonces, que el TC comparte el criterio del TEDH en la 
sentencia del caso Lautsi II, en el sentido de que la percepción subjetiva del deman-
dante («the applicant’s subjective perception»45) no es suficiente para configurar 
una violación del derecho de libertad religiosa.

Como afirma Martínez-Torrón, «el criterio para juzgar si se ha producido 
una violación de la libertad de religión y creencia ha de ser la coerción, y no el 
sentimiento subjetivo de ofensa que pueda sufrir una persona ante la presencia de 
ciertos símbolos religiosos» (2014, p. 124).

Interesante es, al respecto, lo señalado por el Juez Power del TEDH en su 
opinión concurrente en el caso Lautsi II. Dice Power: «La prueba de una violación 
del artículo 946 no es la ‘ofensa’ sino la ‘coerción’. Ese artículo no crea un derecho 
a no ser ofendido por la manifestación de las creencias religiosas de otros, incluso 
cuando el Estado da a esas creencias una ‘visibilidad preponderante’. La exhibición 
de un símbolo religioso no obliga ni coacciona a un individuo a hacer o abstenerse 
de hacer algo. No exige la participación en alguna actividad, aunque posiblemente 
puede invitar al debate o estimular un intercambio abierto de opiniones. No impi-
de que una persona siga su propia conciencia ni hace inviable que manifieste sus 
propias creencias religiosas y sus ideas»47.

43	 Cfr. ibidem, fundamento 54.
44	 Ibidem.
45	 Lautsi and others v. Italy, 18 de marzo de 2011, n.° 66. 
46	 Se refiere al artículo que reconoce la libertad religiosa en el Convenio Europeo de Derechos 

Humanos. 
47	 «The test of a violation under Article 9 is not «offence» but «coercion». That article does not 

create a right not to be offended by the manifestation of the religious beliefs of others even 
where those beliefs are given «preponderant visibility» by the State. The display of a religious 
symbol does not compel or coerce an individual to do or to refrain from doing anything. It 
does not require engagement in any activity though it may, conceivably, invite or stimulate 



193

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

VIII.	 NO ES INCONSTITUCIONAL LA PRESENCIA DE ESTOS SÍM-
BOLOS RELIGIOSOS, PERO EL PODER JUDICIAL PUEDE 
DECIDIR RETIRARLOS

A juicio del TC, «que el Poder Judicial no deba quitar los crucifijos o Bi-
blias de los despachos y tribunales porque alguien así lo reclame, no impide que 
el órgano correspondiente de dicho Poder del Estado pueda decidir que se retiren, 
pero no precisamente porque sea inconstitucional mantenerlos»48.

De esta forma, el TC deja establecido que las autoridades de Poder Judicial 
pueden decidir el retiro del crucifijo y la Biblia de los juzgados y tribunales, pero 
en tal caso se trataría de una mera decisión de gobierno, no determinada por afec-
tar la aconfesionalidad del Estado o por el respeto de la libertad religiosa de las 
personas que reclamen el retiro de estos símbolos.

Sería una situación similar a si el legislador decidiera suprimir los feriados 
de origen religioso en los que los trabajadores tienen derecho a descanso remune-
rado. Como explica Ferrer Ortiz, estas fiestas podrían cambiarse por otras, pero 
no porque colisionen con la aconfesionalidad o laicidad del Estado. Se trataría 
sencillamente de una decisión soberana de la autoridad estatal competente, como 
el legislador (2014, p. 126).

Este razonamiento del TC hace recordar lo decidido por su homólogo español 
cuando se discutió la constitucionalidad del acuerdo del claustro de la Universidad 
de Valencia de suprimir la imagen de la Virgen de la Sapiencia en el escudo univer-
sitario. En aquella oportunidad, el intérprete supremo de la Constitución española 
afirmó que resulta evidente «la plena libertad electiva del Claustro para adoptar, 
entre todas las posibles, la opción mayoritariamente considerada más conveniente; 
elección que, a falta de elementos objetivos y normativos que la sustentaran, se 
habría necesariamente de adoptar conforme a criterios de oportunidad o conve-
niencia libremente valorados y decididos por los claustrales […]. Las evidencias 
históricas y las razones heráldicas no bastan, sin más, para menoscabar el derecho 
fundamental de autonomía universitaria ni, por ello mismo, para sustituir los sím-
bolos libre y voluntariamente decididos por el Claustro Constituyente por otros 
que, como los propuestos por la minoría disconforme, seguramente serían igual 

discussion and an open exchange of views. It does not prevent an individual from following 
his or her own conscience nor does it make it unfeasible for such a person to manifest his or 
her own religious beliefs and ideas» (Lautsi and others v. Italy, Concurring Opinion of Judge 
Power, 18 de marzo de 2011).

48	 STC 06111-2009-PA/TC, fundamento 55.



194

Óscar Díaz Muñoz

de lícitos y respetables, solo que no han sido los mayoritariamente votados»49. A 
juicio de este alto tribunal, entonces, resultaba compatible con la aconfesionalidad 
del Estado tanto la decisión del retiro de la imagen de la Virgen del escudo de la 
Universidad como la que hubiera supuesto su mantenimiento, siempre que se trate 
de un acuerdo mayoritariamente adoptado como más conveniente por el órgano 
con competencia para ello: el claustro universitario. 

De esta forma, la presencia del crucifijo y la Biblia en las salas de audiencia 
de los juzgados y tribunales no afecta la aconfesionalidad del Estado ni el derecho 
de libertad religiosa, como no vulneraría este derecho fundamental que la autoridad 
competente del Poder Judicial decidiera el retiro de tales símbolos. 

IX.	 CONSIDERACIONES FINALES

La sentencia del TC aquí comentada, al abordar la presencia del crucifijo y 
la Biblia en las salas de audiencia de los juzgados y tribunales del Poder Judicial, 
distingue el origen y significado —evidentemente religiosos— de estos símbolos, 
de su significación cultural, producto de la inculturación de la religión en Occidente. 
Al mismo tiempo, el TC advierte la importancia del contexto histórico y cultural 
para explicar la presencia de los símbolos religiosos en el ámbito público.

Desde esta perspectiva, la presencia de estos símbolos, que se encuentran 
histórica y tradicionalmente en la esfera pública judicial, no se sustenta en razo-
nes de confesionalidad o de trato privilegiado de una religión en particular, por lo 
que no comprometen la laicidad del Estado. Y se mantienen porque pertenecen a 
la tradición del país y por voluntad de quienes están legitimados para decidir su 
permanencia en los distintos ámbitos donde el símbolo se encuentre, en este caso 
el Poder Judicial. 

Además, el crucifijo o la Biblia en una sala de audiencias son símbolos pasi-
vos, cuya sola presencia no fuerza a nadie a actuar en contra de sus convicciones, 
por lo que no se configura una situación de adoctrinamiento estatal o coerción, 
vedada por la protección del derecho de libertad religiosa. 

Asimismo, para el TC, en criterio que comparte con el TEDH en la sentencia 
del caso Lautsi II, la percepción subjetiva de afectación por un símbolo religioso 
no es suficiente para configurar una violación del derecho de libertad religiosa.

49	 Sentencia del Tribunal Constitucional de España 130/1991, de 6 de junio, fundamento jurídico 
5 (cursiva añadida).



195

El crucifijo y la Biblia en los tribunales peruanos...

En definitiva, se trata de una sentencia que da una respuesta a un asunto 
complejo, de la mayor relevancia —como lo prueba que haya recibido la atención 
de diversos tribunales y cortes constitucionales en el mundo— y que muestra 
que los símbolos religiosos en el espacio público pueden ser compatibles con un 
marco constitucional de respeto del derecho fundamental de libertad religiosa y 
la laicidad del Estado. 

	 BIBLIOGRAFÍA

Borowski, M. (2012). ¿Qué significa un crucifijo? Símbolos religiosos y neutra-
lidad estatal. En M. Elósegui Itxaso (Coord.), La neutralidad del Estado y 
el papel de la religión en la esfera pública alemana (pp. 23-47). Fundación 
Manuel Giménez Abad de Estudios Parlamentarios y del Estado Autonómico.

Corte de Casación de Italia. Corte di Cassazione, Sez. unite civili sentenza n.o 
5924; 14 de marzo de 2011.

Corte Suprema de los Estados Unidos. Salazar v. Buono, 559 U. S. 700 (2010); 
28 de abril de 2010.

Corte Suprema de los Estados Unidos. American Legion et al. v. American Hu-
manist Assn. et al., 588 U. S. (2019); 20 de junio de 2019.

Díaz Muñoz, O. (2015). El derecho fundamental de libertad religiosa en la Consti-
tución del Perú y su desarrollo jurisprudencial. Revista Peruana de Derecho 
Constitucional, (8), 265-311. 

Díaz Muñoz, O. (2019). Religious Equality in the Peruvian Constitution. En B. G. 
Sharffs, A. Maoz & A. Isaacson Woolley (Eds.), Religious Freedom and the 
Law. Emerging Contexts for Freedom for and from Religion (pp. 217-221). 
Routledge. 

Ferrer Ortiz, J. (2014). La presencia de símbolos de origen religioso en el espa-
cio público y la libertad de no declarar la propia religión. Comentario a la 
STC 6111-2009-PA/TC. En O. Díaz Muñoz, G. Eto Cruz & J. Ferrer Ortiz 
(Coords.), El derecho fundamental de libertad religiosa: jurisprudencia y 
doctrina constitucional (pp. 83-134). Tribunal Constitucional; Centro de 
Estudios Constitucionales. 

Martínez-Torrón, J. (2014). Símbolos religiosos institucionales, neutralidad del 
Estado y protección de las minorías en Europa. Ius Canonicum, (54), 107-144.

Meléndez Valdés Navas, M. (2010). Reflexiones jurídicas en torno a los símbolos 
religiosos. Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico 
del Estado, (24), 1-31. 



196

Óscar Díaz Muñoz

Palomino Lozano, R. (2014). Neutralidad del Estado y espacio público. Thomas 
Reuters-Aranzadi. 

Rey Martínez, F. (2011). Símbolos religiosos en espacios públicos (del Tribunal 
Europeo de Derechos Humanos al Tribunal Constitucional peruano). En M. 
Vilcapoma Ignacio (Presentación), Memoria del X Congreso Nacional de 
Derecho Constitucional y III Congreso Nacional de Derecho Procesal Cons-
titucional Néstor Pedro Sagüés (pp. 19-33). Agencia de Publicidad Creative. 

Tribunal Constitucional de Austria. Verfassungsgerichtshof G 287/09-25; 9 de 
marzo de 2011.

Tribunal Constitucional de España. STC 130/1991; 6 de junio de 1991. 

Tribunal Constitucional de España. STC 154/2002; 18 de julio de 2002. 

Tribunal Constitucional de España. STC 34/2011; 28 de marzo de 2011. 

Tribunal Constitucional del Perú. STC 06111-2009-PA/TC; 7 de marzo de 2011.

Tribunal Constitucional Federal de Alemania. BVerfG, 1 BvR 1087/91, 16 de 
mayo de 1995.

Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Kjeldsen, Busk Madsen and Pedersen 
v. Denmark; 7 de diciembre de 1976. 

Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Jiménez and Jiménez Merino v. Spain, 
Decisión de inadmisibilidad, Solicitud n.o 51188/99; 25 de mayo de 2000. 

Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Dahlab v. Switzerland; 15 de febrero 
de 2001.

Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Folgerø and Others v. Norway; 29 de 
junio de 2007. 

Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Hasan and Eylem Zengin v. Turkey; 9 
de octubre de 2007.

Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Lautsi and others v. Italy (Chamber); 3 
de noviembre de 2009.

Tribunal Europeo de Derechos Humanos. Lautsi and others v. Italy (Grand Cham-
ber); 18 de marzo de 2011.

Recibido: 29-05-2025
Aprobado: 08-07-2025


